380

ThPQ 169 (2021), 380-387

Sabine Demel

,Durch solches Handeln hast du dein Volk
gelehrt, dass der Gerechte menschenfreundlich

sein muss” (Weish 12,19)

Zu einem Kirchenrecht nahe bei den Menschen

¢ Das Kirchenrecht ist nicht gerade jener Bereich, der im Verdacht steht,
nahe bei den Menschen zu sein. Im Gegenteil wird es in der Offentlichkeit
als fern von den Menschen wahrgenommen. Aus der Perspektive derjeni-
gen, die Kirchenrecht betreiben, stellt sich das anders dar. Schliefllich be-
darf es gewisser Regeln, um das Zusammenleben in Gemeinschaft zu er-
moglichen. Regelverstofle miissen zwar geahndet werden, zielen aber im
Kirchenrecht weniger auf Bestrafung als auf Einsicht und Besserung der
Regelverletzenden und erinnern an die Verantwortung gegeniiber sich und
der Gemeinschaft. Wird das Kirchenrecht zudem vor dem Hintergrund von
Liebe und Barmherzigkeit angewandt, sorgsam den Einzelfall abwigend,
kann es nicht anders als nahe beim Menschen sein. (Redaktion)

Die sich von Berufs wegen mit Kirchen-
recht beschiftigen, sind in der Regel davon
tiberzeugt, dass es nahe beim Menschen
ist, ja dass es sogar fiir das Menschsein un-
erldsslich ist. Sie werden nicht miide, da-
rauf hinzuweisen, dass Recht eine Uridee
der Menschheit ist, dass jede Gemein-
schaft eine Rechtsordnung braucht, um
iiberhaupt (iiber-)lebenstfahig zu sein, dass
Recht fiir Frieden und Freiheit sorgt. Doch
fir alle anderen, die nicht zur Zunft der
Kirchenrechtstreibenden gehoéren, gilt al-
les, was mit Kirchenrecht zu tun hat, meis-
tens gerade nicht als nahe beim Menschen.
Es gilt als lebensfern, ja sogar lebensfeind-
lich, also als alles andere als nah bei den
Menschen und ihren Bediirfnissen. Im Ge-
genteil: Es wird als ein abstraktes Prinzip
empfunden, das ohne Riicksicht auf den
konkreten Menschen durchgesetzt wird.
Woran liegt das, dass das Recht in der
Kirche so polarisiert? Dass fiir die einen ein

Nahe-bei-den-Menschen-Sein ohne Kir-
chenrecht nicht geht und fiir die anderen
Kirchenrecht geradezu das Gegenmittel ist,
um nahe beim Menschen sein zu kénnen?
Als Kirchenrechtlerin ist man mit die-
ser Frage ganz schon herausgefordert. Denn
manchmal trifft es schlichtweg zu, und man
fragt sich, warum der kirchliche Gesetzge-
ber seine Rechtsnormen nicht ndher am
Menschen und seinem Leben gestaltet hat.
Aber manchmal reibt man sich auch die Au-
gen und wundert sich, wie jemand aus dem
Brustton der Uberzeugung behauptet, dass
dieses und jenes fernab zur Néihe des Men-
schen - leider - kirchenrechtlich so festge-
legt sei, was aber so gar nicht zutrifft. Und
am haufigsten ist man einfach dartiber ver-
dutzt, wie mit Rechtsbestimmungen argu-
mentiert wird, wie ein bestimmtes Gedan-
kengebaude nahe beim Menschen oder
auch fernab von ihm konstruiert wird und
dann - gleichsam im Nachhinein und ohne



Demel / Kirchenrecht nahe bei den Menschen

381

kritische Auseinandersetzung - die dafiir
passenden Rechtsnormen als Legitimati-
onsgrundlage gesucht werden.

Vorausgesetzt, Liebe und Barmherzig-
keit sind die dichtesten Ausdrucksgestal-
ten des Nahe-beim-Menschen-Sein, dann
sehe ich die entscheidende Ursache fiir die
beschriebenen Diskrepanzen nicht in dem,
was Kirchenrecht von seiner Idee und von
seinem Grundansatz her ist, sondern in
der Art und Weise, wie mit ihm umgegan-
gen wird. Das gilt es im Folgenden néher
zu erldutern.

1 Recht als notwendiger Schutz
der Liebe und Barmherzigkeit

Die katholische Kirche versteht sich als eine
Gemeinschaft der Liebe und Barmbherzig-
keit. Doch wie passt zu diesem Selbstver-
standnis, dass z.B. einem Religionsleh-
rer von der katholischen Schule gekiindigt
wird, nur weil er sich scheiden lassen hat,
eine neue Liebe gefunden und ein zweites
Mal geheiratet hat? Ist das der Umgang mit
Menschen in einer Kirche der Liebe? Oder
wie ist die Exkommunikation, die hochste
Kirchenstrafe, dafiir, dass einige Frauen sich
gegen die Rechtsordnung zu Priesterinnen
weihen lassen, mit dem Anspruch der Lie-
be und Barmherzigkeit vereinbar? Ganz zu
schweigen davon, dass einer schwangeren
Frau, die sich nicht anders aus ihrer Not zu
befreien weif, als ihr ungeborenes Kind ab-
zutreiben, von der katholischen Kirche die
Exkommunikation angedroht wird. Ist das
nicht eine Bankrotterkldrung fiir die Barm-
herzigkeit in der katholischen Kirche? Kann
eine Gemeinschaft der Liebe und Barmher-
zigkeit so auf Verfehlungen ihrer Glieder
reagieren? Miisste sie nicht vielmehr diesen
Menschen nachgehen, ihnen beistehen und
vergeben, statt sie blof3zustellen, zu isolieren
und zu bestrafen?

Doch es gibt auch eine andere Bei-
spielliste von Reaktionen der katholi-
schen Kirche auf Verfehlungen in ihren ei-
genen Reihen: Da schikaniert ein Religi-
onslehrer nachweisbar immer wieder sei-
ne Schiilerinnen, aber aufler einer Ermah-
nung, dies kiinftig zu unterlassen, pas-
siert augenscheinlich nichts. Eine stadtbe-
kannte Bordellbesitzerin geht jeden Sonn-
tag ganz selbstverstdndlich zur Kommuni-
on, ohne dass das von Seiten der kirchli-
chen Autoritat unterbunden wird. Minis-
tranten beschweren sich, dass sie wieder-
holt von ihrem Pfarrer in seltsamer Wei-
se beriithrt werden, und dennoch bleibt der
Pfarrer weiterhin im Amt. Bei solchen Vor-
fallen tauchen dann genau die entgegenge-
setzten Fragen auf: Muss hier nicht etwas
getan werden? Kann man das einfach so
weiterlaufen lassen? Muss nicht auch in
der Kirche als Gemeinschaft der Liebe und
Barmbherzigkeit gegen Verfehlungen vor-
gegangen werden, weil sie sonst bald keine
Gemeinschaft der Liebe und Barmherzig-
keit mehr ist, sondern eine Gemeinschatft,
in der man die Liebe und Barmherzig-
keit nach Lust und Laune mit Fiiflen tre-
ten kann?

Damit steht nun die Frage im Raum,
wie die katholische Kirche ihrem An-
spruch, eine Gemeinschaft der selbstlo-
sen Liebe und Barmherzigkeit zu sein, am
ehesten gerecht werden kann: mit oder
ohne rechtliche Mafinahmen gegen alle,
die gegen die Liebe verstofSen?

Eine Gemeinschaft lebt wesentlich
vom freien Impuls der Liebe und Barm-
herzigkeit ihrer Glieder. Sie lebt aber eben-
so wesentlich von der Verbindlichkeit be-
stimmter Verhaltensnormen,
Einhalten jedes Gemeinschaftsglied ver-

zu deren

pflichtet ist und deren Nichteinhalten von
der Gemeinschaft geahndet werden kann.
Denn das, was die besondere Stirke der
Liebe und Barmbherzigkeit ist, ist zugleich



382

Demel / Kirchenrecht nahe bei den Menschen

Weiterfithrende Literatur:

Sabine Demel, Das Recht flief3e wie Wasser.
Wie funktioniert und wem niitzt Kirchen-
recht, Regensburg 2017. Die Eigenart des
Kirchenrechts wird erldutert und zentra-
le Fragen eines Rechtsverstindnisses nahe
bei den Menschen und ihrem Leben wer-
den behandelt: Wie ist das Verhaltnis zwi-
schen Kirchenrecht und Gewissen? Wie ist
die Beziehung zwischen meinem Glauben
und dem Recht der Kirche zu verstehen?
Wie steht es um Machtkontrolle und Betei-
ligung? Was ist zu den Dauerbrennern Lai-
en, Wiederheirat nach ziviler Scheidung
und Eucharistiegemeinschaft aus rechtli-
cher Sicht zu sagen?

Richard Puza, Die diakonische Funktion
des Kirchenrechts in der Communio, in:
Peter Boekholt | Ilona Riedel-Spangenberger
(Hg.), Iustitia et modestia. Festschrift H.
Socha, Minchen 1998, 13-24. Es werden
Kriterien entwickelt, wie Kirchenrecht aus-
gelegt und angewendet werden muss, dass
es seine Funktion als Dienst fiir den Men-
schen erfiillen kann.

Wilhelm Rees, Kirchenrecht - Wegweisung
zur ewigen Gliickseligkeit? Zur Bedeutung
rechtlicher Normen fiir das Heil des Men-
schen und der Kirche, in: Thomas H. Béhm /
Nikolaus Wandinger (Hg.), Wenn alles aus
ist — christliche Hoffnung angesichts von
Tod und Weltende. Vortrage der flinften
Innsbrucker Theologischen Sommertage
2004, Wien 2005, 111-146. Die rechtlichen
Bestimmungen werden in Beziehung ge-
setzt zu dem Anspruch, dass das Heil der
Seelen als oberstes Gesetz in der katholi-
schen Kirche gilt.

auch ihre entscheidende Schwiche: die
Freiwilligkeit. Die Haltung der Liebe und
Barmherzigkeit kann nur postuliert, nicht

aber eingeklagt werden. Folglich kann mit
Hilfe der Liebe und Barmherzigkeit aufge-
zeigt werden, wie ein gutes, gedeihliches
und evangeliumsgeméfies sowie glaubwiir-
diges Miteinander aussieht, aber garantiert
werden kann es nicht.

Um das Mindestmaf3 eines gedeih-
lichen und dem Anspruch des Evangeli-
ums sowie der Liebe und Barmherzigkeit
entsprechenden Miteinanders in einer Ge-
meinschaft sicherzustellen, ist der Einsatz
von allgemeinverpflichtenden Regeln not-
wendig, von Regeln also, die fir alle Ge-
meinschaftsglieder verpflichtend sind, und
zwar so sehr verpflichtend, dass deren
Einhalten mit sog. ,Zwangsmafinahmen®
durchgesetzt werden kann.

Allgemein verpflichtende Regeln und
Zwangsmafinahmen sind aber keine Mit-
tel der Liebe, sondern Mittel des Rechts,
mitunter sogar des Strafrechts. Der Ein-
satz von Recht ist sozusagen das letzte Mit-
tel, womit eine Gemeinschaft ihre grundle-
genden Giiter und Werte — und damit letzt-
lich sich selbst — vor willkiirlicher Missach-
tung und (allméhlicher) Zerstérung schiit-
zen kann.

2 Kirchliche Strafen als duBerstes
Schutzmittel und Appell an die
Gesinnung

Das allerletzte Mittel einer Gemeinschaft
um ihrer eigenen Existenz willen ist der
Einsatz eines ganz bestimmten Rechtsmit-
tels: der Strafe. Wer straft, fiigt der bestraf-
ten Person in begrenzter Weise ein Ubel
zu. Mit dieser Mafinahme werden zwei
Ziele verfolgt: Zum einen soll der durch
das Fehlverhalten entstandene und sich
weiter ausbreitende Schaden fiir das Wohl
der Gemeinschaft abgebaut und zum an-
deren die Bekehrung und die Wiederein-



Demel / Kirchenrecht nahe bei den Menschen

383

gliederung des Téters oder der Taterin in
die Gemeinschaft angestrebt werden.' Die-
se gemeinschafts- und personenbezogene
Zielrichtung der Strafe kommt im Gesetz-
buch der katholischen Kirche in der Be-
stimmung zum Ausdruck, wonach durch
die Strafe als dem allerletzten Mittel der
Kirche ein entstandenes Argernis® beho-
ben, die Gerechtigkeit wiederhergestellt
und der Tater bzw. die Tdterin gebessert
werden soll (c. 1341). Und die subsidia-
re Funktion der Strafe als allerletztes Mit-
tel kommt besonders in c. 1358 CIC zum
Ausdruck, die der/dem mit einer Beuge-
strafe belegten Straftdterin/Straftiter den
Rechtsanspruch zusichert, dass ihre/seine
Strafe nachgelassen wird, sobald sie bzw.
er ihre/seine Widersetzlichkeit aufgege-
ben hat, also ernsthaft Reue zeigt. Ziel je-
der kirchlichen Strafe ist es, alle Hinder-
nisse auf dem Weg zur Gemeinschaft mit
Gott, dem Seelenheil der/des Einzelnen
wie auch der Gemeinschaft, zu beseitigen.
Das kommt auch in den Strafmitteln zum
Ausdruck, welche die katholische Kirche
verwendet. Es sind ausschliefllich Strafen
rein geistlicher Natur, das heifit, sie beste-
hen in einem Entzug geistlicher Giiter wie
beispielsweise der Moglichkeit der Mitfei-
er der Gottesdienste, des Empfangs von Sa-
kramenten, der Wahrnehmung bestimm-
ter Dienste und Amter in der Kirche. Mit
ihnen will die katholische Kirche einem

Verhalten Einhalt gebieten, das sich ge-
gen grundlegende Pflichten der Glaubigen
richtet. In diesem Sinn ist z.B. die Exkom-
munikation nicht einfach eine ,kalte” Aus-
sperrung der/des Betroffenen, sondern
ein Appell an sie/ihn, ihre/seine ,Ent-
scheidung zu {iberdenken und sein[/ihr]
Verhalten zu dndern.

Auf den Punkt gebracht, ldsst sich so-
mit sagen: Von der Idee und Konzepti-
on her stellt die Existenz von kirchlichen
Strafen keinen Widerspruch zur Liebe und
Barmherzigkeit dar, sondern ist im Gegen-
teil auch fiir eine Gemeinschaft der Liebe
und Barmbherzigkeit lebensnotwendig, in-
sofern kirchliche Strafen ,ein Fehlverhal-
ten oder mogliche Fehlentwicklungen in
der Kirche iiberwinden wollen und das
Ziel haben, das Wesen der Kirche, das in
der Liebe besteht, und die Lauterkeit ihres
Zeugnisses zu schiitzen™. Die Existenz ei-
ner Rechts- und Strafrechtsordnung tragt
wesentlich dazu bei, dass die Kirche ihre
Identitét als Gemeinschaft der Liebe und
Barmherzigkeit bewahrt und in glaubwiir-
diger Weise ihre Sendung erfiillen kann.®
Entscheidend dafiir ist, dass Recht nicht
verabsolutiert wird, dass bei aller Notwen-
digkeit von Recht dessen Dienstfunktion
nicht aus dem Blick gerdt und die Rechts-
ordnung nicht zum Selbstzweck wird. Um
das zu gewiéhrleisten, muss die Rechtsord-
nung so gestaltet sein, dass sie ,,nicht nur

Vgl. Johannes Griindel, Strafen und Vergeben, in: Franz Béckle (Hg.), Christlicher Glaube in

moderner Gesellschaft. Teilband 13, Freiburg i. Br.-Basel-Wien 1981, 121-160, hier: 128f.

2 Nach Klaus Liidicke, Grenzen der Tatstrafen, in: MK 1318/3, Rdn. 6 (18. Erg.-Lfg., Juli 1992), ist
ein Argernis ,eine duflerlich wahrgenommene Folgewirkung der Straftat, die darin besteht, die
Ordnung der kirchlichen Gemeinschaft so zu storen, dass daraus geistlicher Schaden fiir Dritte

entstehen kann.“

3 Peter Kriimer, Strafen in einer Kirche, in: Ludger Miiller | Alfred E. Hierold / Sabine Demel | Libero
Gerosa/ Peter Krimer (Hg.) ,Strafrecht” in einer Kirche der Liebe: Notwendigkeit oder Wider-
spruch (Kirchenrechtliche Bibliothek 9), Berlin 2006, 9-22, hier: 18.

4 Ebd, 16.
5 Vgl. ebd,, 17.



384

Demel / Kirchenrecht nahe bei den Menschen

auf Gerechtigkeit, sondern auch auf [Liebe
und] Barmherzigkeit hin offen ist“.

3 Die Liebe und Barmherzigkeit
Gottes als Letztkriterium far
das kirchliche Recht

Nicht das Phdnomen des Rechts steht im
Widerspruch zur Liebe und Barmherzig-
keit, sondern die Art und Weise, mit ihm
umzugehen, kann in Widerspruch zur Lie-
be und Barmherzigkeit geraten. Dieser
Widerspruch kann nur vermieden wer-
den, wenn Recht und Gesetz der Liebe und
Barmbherzigkeit dienen und nicht umge-
kehrt.

Diese Dienstfunktion des Rechts gilt
insbesondere fiir die Kirche, die sich als
die von Gott gegriindete Gemeinschaft der
Liebe und Barmherzigkeit versteht. Denn
dieses Selbstverstdndnis fithrt zwangslau-
tig zu einer Rechtsordnung eigener Art, in-
sofern die kirchliche Rechtsordnung ers-
tens nicht aus dem Willen einer Mehr-
heit hergeleitet wird, sondern aus der Of-
fenbarung Gottes, und zweitens demzufol-
ge nicht nur dem innerweltlichen, sondern
auch dem geistlichen Wohl der Menschen
dienen soll. Diese Eigenart bringt es mit
sich, dass das Letztkriterium der Wahr-
heit des kirchlichen Rechts in der Offenba-
rung der Liebe und Barmherzigkeit Gottes
in Jesus Christus liegt. Dementsprechend
ist das Recht in der Kirche ,,als Recht der

Gnade, des Erbarmens und der unbeding-
ten Versohnung anzusehen [...], denn
schliefllich bezieht die Kirche ihr Selbst-
verstandnis aus der gnadigen Zuwendung
Gottes“”. Dementsprechend muss sich in
der Kirche alles Recht von der Liebe und
Barmherzigkeit leiten lassen, und zwar so-
wohl bei der Ausgestaltung wie auch bei
der Anwendung der rechtlichen Bestim-
mungen.® Das fithrt dazu, dass im Kon-
fliktfall nicht der Buchstabe des Gesetzes,
sondern die dahinterstehende theologische
Wahrheit der géttlichen Liebe und seines
Erbarmens verpflichtend ist. Liebe und
Barmbherzigkeit werden dadurch allerdings
keineswegs zu rechtlichen Instrumenten.
Das konnen sie gar nicht; denn das ,wiir-
de sie in ihrem Wesen zerstoren. Sie sind
und bleiben vielmehr als ,,ethisches Motiv
zur Betdtigung rechtlicher Methoden und
Instrumente in Richtung einer barmher-
zigen Rechtsgestaltung und Rechtsanwen-
dung darauf gerichtet, dass das Recht nicht
zum Selbstzweck wird, sondern auf sein
Ziel, das Heil der Betroffenen, ausgerich-
tet bleibt“'’.

Genau diese Ausrichtung allen kirchli-
chen Rechts auf das Seelenheil kann dann
auch bedeuten und dazu fiihren, bei ei-
nem objektiv schuldig gewordenen Glied
der kirchlichen Gemeinschaft ,Gnade vor
Recht® walten und ihm so Gerechtigkeit
im christlichen Sinn widerfahren zu lassen.
Das heifit aber eben gerade nicht, dass die
Gnade ,,ginzlich in den Bereich der Will-

Helmuth Pree, Kirchenrecht und Barmherzigkeit. Rechtstheologische und rechtstheoretische

Aspekte, in: AKathKR 184 (2015), 57-74, hier: 63.

Klaus Demmer, Moraltheologie und Kirchenrecht. Eine neue Allianz?, in: Josef Romelt / Bruno

Hidber (Hg.), In Christus zum Leben befreit. Festschrift fir B. Hiring, Freiburg i. Br.-Basel-

Wien 1992, 352-366, hier: 354.

Vgl. Konrad Hartelt, Kirche und Recht. Uberlegungen zur theologischen Legitimierung des Kir-

chenrechts, in: Bertram Pittner | Andreas Wollbold (Hg.), Zeiten des Ubergangs. Festschrift fiir
F G. Friemel (Erfurter Theologische Studien 80), Leipzig 2000, 280-286, hier: 284.
®  Helmuth Pree, Kirchenrecht und Barmbherzigkeit (Anm.6), 67.

10 Ehd.



Demel / Kirchenrecht nahe bei den Menschen

385

kiir verwiesen und die Aussage vertreten
werden darf, dass es in jedem Fall stets ,ge-
rechter sei, der Gnade den Vorrang vor der
Anwendung des Rechts einzurdumen®'’.
Fiir jede andere Rechtsordnung, insbe-
sondere fiir eine staatliche Rechtsordnung,
ist diese Logik der ,Gnade vor Recht“ als
eine mogliche Ausdrucksform der Gerech-
tigkeit bzw. Liebe und Barmherzigkeit, also
nicht als Gegensatz, sondern als Teilaspekt
oder gar Synonym fiir Gerechtigkeit'? un-
denkbar. Hier miissen der Gerechtigkeit
ganz andere Mafistibe zugrunde gelegt
werden. In einer staatlichen Rechtsord-
nung muss ,Gerechtigkeit® sehr allgemein
und damit inhaltsdiinn definiert werden,
damit sie von allen Biirgerinnen und Biir-
gern jedweder Weltanschauung, Wert-
und Moralvorstellung akzeptiert wird. In
der Rechtsordnung der katholischen Kir-
che ist ,Gerechtigkeit® dagegen sehr kon-
kret und inhaltsreich definiert, weil sie auf
das gemeinsame Bekenntnis des katholi-
schen Glaubens der Glieder Bezug nimmt
und nehmen muss.”” Daher verlangt ,,Ge-
rechtigkeit in der katholischen Kirche, am
Evangelium und der christlichen Sittenleh-
re Maf} zu nehmen,'* wahrend sie im Staat
die Gewihrleistung der Gleichbehandlung

und die Rechtssicherheit fordert. In der
Rechtsordnung des Staates wird daher so
etwas wie Liebe, Barmherzigkeit und Gna-
de als ,eine nicht notwendige Ausnahme
vom Recht® verstanden, in der Rechtsord-
nung der katholischen Kirche dagegen als

11

notwendiger Bestandteil der Gerechtig-
keit, so dass eine rigorose Anwendung des
Rechts als ,ungerecht® gilt."®

Wo dieser Grundsatz von der Lie-
be und Barmherzigkeit als Letztkriterium
nicht beherzigt wird, wird Recht oft rigo-
ros, lieblos und unbarmherzig - sei es in
der Formulierung von Rechtsnormen, sei
es in ihrer Auslegung oder in ihrer Anwen-
dung. Deshalb muss in der Kirche Recht so
formuliert, ausgelegt und angewendet wer-
den, dass es — wie es Papst Johannes Paul I1.
formuliert hat - ,der Liebe, der Gna-
de und dem Charisma Vorrang einrdumt
und gleichzeitig deren geordneten Fort-
schritt im Leben der kirchlichen Gemein-
schaft wie auch der einzelnen Menschen,
die ihr angehoren, erleichtert“. Soll die
Kirche trotz allen Versagens ihrer Glieder
als eine Kirche der Liebe und Barmherzig-
keit erfahren werden, muss deutlich wer-
den, dass die kirchliche Rechtsordnung ein
zweifaches Ziel verfolgt: ,Sie muss dazu
beitragen, die Identitit der Kirche ange-
sichts des moglichen Versagens ihrer Glie-
der zu schiitzen, und diesen zugleich Wege
der Umbkehr eréffnen. Wenn und wo dies
beachtet wird, kann in den Blick kommen,
dass die kirchliche Rechtsordnung auch
mit ihren Sanktionen und strafrechtlichen
Bestimmungen notwendig ist und kei-
nen Widerspruch zu einer ,Kirche der Lie-
be‘ darstellt. Liebe ist dann kein Uberbau,
von auflen der kirchlichen Rechtsordnung
gleichsam aufgesetzt, sondern ihr letz-
tes Ziel und ihre hochste Vollendung, weil

Marcus Nelles, Summum ius summa iniuria? Eine kanonistische Untersuchung zum Verhéltnis

von Einzelfallgerechtigkeit und Rechtssicherheit im Recht der Kirche (Miinchener Theologische
Studien. Kanonistische Abteilung 59), St. Ottilien 2004, 245.

2" Vgl. ebd., 244.
3 vgl. ebd., 118.
" vagl. ebd., 128.
i Vgl. ebd., 334.

dt., in: CIC/1983, IX-XXVII, hier: XIX.

Johannes Paul II., Apostolische Konstitution Sacrae disciplinae leges vom 25. Januar 1983, lat.-



386

Demel / Kirchenrecht nahe bei den Menschen

alles Recht in der Liebe aufgehoben und
bewahrt ist.“!’

Spatestens an dieser Stelle kommt die
Frage auf: Und was heift das nun fiir die
eingangs genannten Beispiele des Religi-
onslehrers mit ziviler Scheidung und Wie-
derheirat, der Frauen, die sich zu Prieste-
rinnen weihen lassen haben, und der Frau,
die abgetrieben hat, auf der einen Seite,
und fiir den schikanierenden Religions-
lehrer, die Bordellbesitzerin, den Pfarrer,
der die Ministranten seltsam bertihrt, auf
der anderen Seite? So nachvollziehbar der
Wunsch ist, die allgemeinen Uberlegun-
gen zu Liebe und Recht auf diese oder an-
dere konkrete Fille anzuwenden, er kann
hier nicht erfiillt werden. Denn wann ge-
nau rechtliche Mafinahmen die Liebe und
Barmherzigkeit schiitzen und wann ge-
nau umgekehrt die Liebe und Barmherzig-
keit vor rechtlichen Mafinahmen geschiitzt
werden miissen, verlangt ein sorgsames
Abwigen der konkreten Einzelumstinde.
Jede allgemeine Aufzdhlung von Kriterien
wiirde die notwendige Flexibilitit von Lie-
be, Barmherzigkeit und Recht unsachge-
mafd einengen und dem Missverstindnis
einer falsch verstandenen Kasuistik Vor-
schub leisten. Die Praxistauglichkeit der
Zusammengehorigkeit von Liebe, Barm-
herzigkeit und Recht kann daher abschlie-
Bend nur durch einige Orientierungsfra-
gen aufgezeigt werden: Welche Ursachen
liegen dem Handeln zugrunde? Ist es selbst
ein Verstof3 gegen die Liebe und Barmher-
zigkeit? Ist es Versagen oder personliches
Ablehnen eines Grundsatzes, einer Lehre
oder Regelung? Wie beurteilt die Person
selbst ihre Tat bzw. ihr Verhalten? Ist sie
bereit, nach ihrem Teil der Verantwortung

zu suchen und diese zu tragen? Ist sie be-
reit zu bereuen, was zu bereuen ist, und
wieder gut zu machen, was wieder gut ge-
macht werden kann? Identifiziert sich die
Person generell mit der Gemeinschaft der
Kirche? Ruft sie Unruhe und Argernis in
der Gemeinschaft hervor? Wird durch die
entsprechende kirchliche Mafinahme oder
gerade im Gegenteil durch keine entspre-
chende kirchliche Mafinahme die person-
liche Glaubwiirdigkeit und die der Kirche
beeintrachtigt? Durch welches Tun oder
Unterlassen wird das Seelenheil der betrof-
fenen Person wie der Gemeinschaft mehr
gefordert?

In einem konkreten Fall nahe beim
Menschen zu sein, also Liebe, Barmher-
zigkeit und Recht zusammenzuhalten und
nicht gegeneinander auszuspielen, kann
nicht abstrakt bestimmt werden, son-
dern verlangt immer einen detaillierten
Abwigungsprozess. Das ist die Kehrsei-
te der Tatsache, dass das Nahe-beim-Men-
schen-Sein, dass Liebe, Barmherzigkeit
und Recht ,keine absoluten, sondern re-
lationale Groflen [sind], die um der Men-
schen willen ausgewogen als Ziele einer sa-
lus animarum dienenden Losung zuzufiih-
ren sind.“'®

Die Autorin: Sabine Demel, geb. 1962, ist
promovierte und habilitierte Theologin und
seit 1997 Professorin fiir Kirchenrecht an der
Fakultdt fiir Katholische Theologie der Uni-
versitit Regensburg; Publikationen: Frauen
undkirchliches Amt. Grundlagen - Grenzen -
Moglichkeiten, Freiburg i. Br.—Basel-Wien
2021 (3. erweiterte Auflage); ,Wenn eure
Gerechtigkeit nicht weit groffer ist ... (Mt

7" Peter Kriimer, Strafen in einer Kirche (Anm. 3), 22.

18

Thomas Schiiller, Das Heil der Glaubigen im Blick. Barmherzigkeit als Prinzip der Rechtsanwen-

dung, in: Norbert Glockener (Hg.), Barmherzigkeit verdndert. Facetten eines lebensbereichern-

den Weges, Miinster 2008, 181-196, hier: 194.



Demel / Kirchenrecht nahe bei den Menschen

387

5,20). Unrechtsbewusstsein und Rechtskul-
tur im Verhdltnis von kirchlichem und staat-
lichem Recht, in: Konrad Hilpert / Stephan
Leimgruber / Jochen Sautermeister / Gunda
Werner (Hg.), Sexueller Missbrauch von
Kindern und Jugendlichen im Raum von
Kirche. Analysen - Bilanzierungen - Per-

spektiven (QD 309), Freiburg i. Br.—Basel-
Wien 2020, 145-158; Ihr seid zur Freiheit
berufen (Gal 5,1) - und auch mit den dafiir
notigen Rechten ausgestattet? Das kirchliche
Gesetzbuch auf dem Priifstand, in: Amos In-
ternational 14 (2020), Heft 1, 25-34; GND
113241291.





