
380

Sabine Demel

„Durch solches Handeln hast du dein Volk 
gelehrt, dass der Gerechte menschenfreundlich 
sein muss“ (Weish 12,19)
Zu einem Kirchenrecht nahe bei den Menschen

◆ Das Kirchenrecht ist nicht gerade jener Bereich, der im Verdacht steht, 

nahe bei den Menschen zu sein. Im Gegenteil wird es in der Öff entlichkeit 

als fern von den Menschen wahrgenommen. Aus der Perspektive derjeni-

gen, die Kirchenrecht betreiben, stellt sich das anders dar. Schließlich be-

darf es gewisser Regeln, um das Zusammenleben in Gemeinschaft  zu er-

möglichen. Regelverstöße müssen zwar geahndet werden, zielen aber im 

Kirchenrecht weniger auf Bestrafung als auf Einsicht und Besserung der 

Regelverletzenden und erinnern an die Verantwortung gegenüber sich und 

der Gemeinschaft . Wird das Kirchenrecht zudem vor dem Hintergrund von 

Liebe und Barmherzigkeit angewandt, sorgsam den Einzelfall abwägend, 

kann es nicht anders als nahe beim Menschen sein. (Redaktion)

Die sich von Berufs wegen mit Kirchen-

recht beschäftigen, sind in der Regel davon 

überzeugt, dass es nahe beim Menschen 

ist, ja dass es sogar für das Menschsein un-

erlässlich ist. Sie werden nicht müde, da-

rauf hinzuweisen, dass Recht eine Uridee 

der Menschheit ist, dass jede Gemein-

schaft eine Rechtsordnung braucht, um 

überhaupt (über-)lebensfähig zu sein, dass 

Recht für Frieden und Freiheit sorgt. Doch 

für alle anderen, die nicht zur Zunft der 

Kirchenrechtstreibenden gehören, gilt al-

les, was mit Kirchenrecht zu tun hat, meis-

tens gerade nicht als nahe beim Menschen. 

Es gilt als lebensfern, ja sogar lebensfeind-

lich, also als alles andere als nah bei den 

Menschen und ihren Bedürfnissen. Im Ge-

genteil: Es wird als ein abstraktes Prinzip 

empfunden, das ohne Rücksicht auf den 

konkreten Menschen durchgesetzt wird.

Woran liegt das, dass das Recht in der 

Kirche so polarisiert? Dass für die einen ein 

Nahe-bei-den-Menschen-Sein ohne Kir-

chenrecht nicht geht und für die anderen 

Kirchenrecht geradezu das Gegenmittel ist, 

um nahe beim Menschen sein zu können?

Als Kirchenrechtlerin ist man mit die-

ser Frage ganz schön herausgefordert. Denn 

manchmal trifft es schlichtweg zu, und man 

fragt sich, warum der kirchliche Gesetzge-

ber seine Rechtsnormen nicht näher am 

Menschen und seinem Leben gestaltet hat. 

Aber manchmal reibt man sich auch die Au-

gen und wundert sich, wie jemand aus dem 

Brustton der Überzeugung behauptet, dass 

dieses und jenes fernab zur Nähe des Men-

schen – leider – kirchenrechtlich so festge-

legt sei, was aber so gar nicht zutrifft. Und 

am häufigsten ist man einfach darüber ver-

dutzt, wie mit Rechtsbestimmungen argu-

mentiert wird, wie ein bestimmtes Gedan-

kengebäude nahe beim Menschen oder 

auch fernab von ihm konstruiert wird und 

dann – gleichsam im Nachhinein und ohne 

ThPQ 169 (2021), 380 – 387



381

kritische Auseinandersetzung – die dafür 

passenden Rechtsnormen als Legitimati-

onsgrundlage gesucht werden.

Vorausgesetzt, Liebe und Barmherzig-

keit sind die dichtesten Ausdrucksgestal-

ten des Nahe-beim-Menschen-Sein, dann 

sehe ich die entscheidende Ursache für die 

beschriebenen Diskrepanzen nicht in dem, 

was Kirchenrecht von seiner Idee und von 

seinem Grundansatz her ist, sondern in 

der Art und Weise, wie mit ihm umgegan-

gen wird. Das gilt es im Folgenden näher 

zu erläutern.

1 Recht als notwendiger Schutz 
der Liebe und Barmherzigkeit

Die katholische Kirche versteht sich als eine 

Gemeinschaft der Liebe und Barmherzig-

keit. Doch wie passt zu diesem Selbstver-

ständnis, dass z. B. einem Religionsleh-

rer von der katholischen Schule gekündigt 

wird, nur weil er sich scheiden lassen hat, 

eine neue Liebe gefunden und ein zweites 

Mal geheiratet hat? Ist das der Umgang mit 

Menschen in einer Kirche der Liebe? Oder 

wie ist die Exkommunikation, die höchste 

Kirchenstrafe, dafür, dass einige Frauen sich 

gegen die Rechtsordnung zu Priesterinnen 

weihen lassen, mit dem Anspruch der Lie-

be und Barmherzigkeit vereinbar? Ganz zu 

schweigen davon, dass einer schwangeren 

Frau, die sich nicht anders aus ihrer Not zu 

befreien weiß, als ihr ungeborenes Kind ab-

zutreiben, von der katholischen Kirche die 

Exkommunikation angedroht wird. Ist das 

nicht eine Bankrotterklärung für die Barm-

herzigkeit in der katholischen Kirche? Kann 

eine Gemeinschaft der Liebe und Barmher-

zigkeit so auf Verfehlungen ihrer Glieder 

reagieren? Müsste sie nicht vielmehr diesen 

Menschen nachgehen, ihnen beistehen und 

vergeben, statt sie bloßzustellen, zu isolieren 

und zu bestrafen?

Doch es gibt auch eine andere Bei-

spielliste von Reaktionen der katholi-

schen Kirche auf Verfehlungen in ihren ei-

genen Reihen: Da schikaniert ein Religi-

onslehrer nachweisbar immer wieder sei-

ne Schülerinnen, aber außer einer Ermah-

nung, dies künftig zu unterlassen, pas-

siert augenscheinlich nichts. Eine stadtbe-

kannte Bordellbesitzerin geht jeden Sonn-

tag ganz selbstverständlich zur Kommuni-

on, ohne dass das von Seiten der kirchli-

chen Autorität unterbunden wird. Minis-

tranten beschweren sich, dass sie wieder-

holt von ihrem Pfarrer in seltsamer Wei-

se berührt werden, und dennoch bleibt der 

Pfarrer weiterhin im Amt. Bei solchen Vor-

fällen tauchen dann genau die entgegenge-

setzten Fragen auf: Muss hier nicht etwas 

getan werden? Kann man das einfach so 

weiterlaufen lassen? Muss nicht auch in 

der Kirche als Gemeinschaft der Liebe und 

Barmherzigkeit gegen Verfehlungen vor-

gegangen werden, weil sie sonst bald keine 

Gemeinschaft der Liebe und Barmherzig-

keit mehr ist, sondern eine Gemeinschaft, 

in der man die Liebe und Barmherzig-

keit nach Lust und Laune mit Füßen tre-

ten kann?

Damit steht nun die Frage im Raum, 

wie die katholische Kirche ihrem An-

spruch, eine Gemeinschaft der selbstlo-

sen Liebe und Barmherzigkeit zu sein, am 

ehesten gerecht werden kann: mit oder 

ohne rechtliche Maßnahmen gegen alle, 

die gegen die Liebe verstoßen?

Eine Gemeinschaft lebt wesentlich 

vom freien Impuls der Liebe und Barm-

herzigkeit ihrer Glieder. Sie lebt aber eben-

so wesentlich von der Verbindlichkeit be-

stimmter Verhaltensnormen, zu deren 

Einhalten jedes Gemeinschaftsglied ver-

pflichtet ist und deren Nichteinhalten von 

der Gemeinschaft geahndet werden kann. 

Denn das, was die besondere Stärke der 

Liebe und Barmherzigkeit ist, ist zugleich 

Demel / Kirchenrecht nahe bei den Menschen



382

auch ihre entscheidende Schwäche: die 

Freiwilligkeit. Die Haltung der Liebe und 

Barmherzigkeit kann nur postuliert, nicht 

aber eingeklagt werden. Folglich kann mit 

Hilfe der Liebe und Barmherzigkeit aufge-

zeigt werden, wie ein gutes, gedeihliches 

und evangeliumsgemäßes sowie glaubwür-

diges Miteinander aussieht, aber garantiert 

werden kann es nicht.

Um das Mindestmaß eines gedeih-

lichen und dem Anspruch des Evangeli-

ums sowie der Liebe und Barmherzigkeit 

entsprechenden Miteinanders in einer Ge-

meinschaft sicherzustellen, ist der Einsatz 

von allgemeinverpflichtenden Regeln not-

wendig, von Regeln also, die für alle Ge-

meinschaftsglieder verpflichtend sind, und 

zwar so sehr verpflichtend, dass deren 

Einhalten mit sog. „Zwangsmaßnahmen“ 

durchgesetzt werden kann.

Allgemein verpflichtende Regeln und 

Zwangsmaßnahmen sind aber keine Mit-

tel der Liebe, sondern Mittel des Rechts, 

mitunter sogar des Strafrechts. Der Ein-

satz von Recht ist sozusagen das letzte Mit-

tel, womit eine Gemeinschaft ihre grundle-

genden Güter und Werte – und damit letzt-

lich sich selbst – vor willkürlicher Missach-

tung und (allmählicher) Zerstörung schüt-

zen kann.

2 Kirchliche Strafen als äußerstes 
Schutzmittel und Appell an die 
Gesinnung

Das allerletzte Mittel einer Gemeinschaft 

um ihrer eigenen Existenz willen ist der 

Einsatz eines ganz bestimmten Rechtsmit-

tels: der Strafe. Wer straft, fügt der bestraf-

ten Person in begrenzter Weise ein Übel 

zu. Mit dieser Maßnahme werden zwei 

Ziele verfolgt: Zum einen soll der durch 

das Fehlverhalten entstandene und sich 

weiter ausbreitende Schaden für das Wohl 

der Gemeinschaft abgebaut und zum an-

deren die Bekehrung und die Wiederein-

Demel / Kirchenrecht nahe bei den Menschen

Weiterführende Literatur:

Sabine Demel, Das Recht fließe wie Wasser. 

Wie funktioniert und wem nützt Kirchen-

recht, Regensburg 2017. Die Eigenart des 

Kirchenrechts wird erläutert und zentra-

le Fragen eines Rechtsverständnisses nahe 

bei den Menschen und ihrem Leben wer-

den behandelt: Wie ist das Verhältnis zwi-

schen Kirchenrecht und Gewissen? Wie ist 

die Beziehung zwischen meinem Glauben 

und dem Recht der Kirche zu verstehen? 

Wie steht es um Machtkontrolle und Betei-

ligung? Was ist zu den Dauerbrennern Lai-

en, Wiederheirat nach ziviler Scheidung 

und Eucharistiegemeinschaft aus rechtli-

cher Sicht zu sagen?

Richard Puza, Die diakonische Funktion 

des Kirchenrechts in der Communio, in: 

Peter Boekholt / Ilona Riedel-Spangenberger 

(Hg.), Iustitia et modestia. Festschrift H. 

Socha, München 1998, 13–24. Es werden 

Kriterien entwickelt, wie Kirchenrecht aus-

gelegt und angewendet werden muss, dass 

es seine Funktion als Dienst für den Men-

schen erfüllen kann.

Wilhelm Rees, Kirchenrecht – Wegweisung 

zur ewigen Glückseligkeit? Zur Bedeutung 

rechtlicher Normen für das Heil des Men-

schen und der Kirche, in: Thomas H. Böhm / 

Nikolaus Wandinger (Hg.), Wenn alles aus 

ist – christliche Hoffnung angesichts von 

Tod und Weltende. Vorträge der fünften 

Innsbrucker Theologischen Sommertage 

2004, Wien 2005, 111–146. Die rechtlichen 

Bestimmungen werden in Beziehung ge-

setzt zu dem Anspruch, dass das Heil der 

Seelen als oberstes Gesetz in der katholi-

schen Kirche gilt.



383Demel / Kirchenrecht nahe bei den Menschen

gliederung des Täters oder der Täterin in 

die Gemeinschaft angestrebt werden.1 Die-

se gemeinschafts- und personenbezogene 

Zielrichtung der Strafe kommt im Gesetz-

buch der katholischen Kirche in der Be-

stimmung zum Ausdruck, wonach durch 

die Strafe als dem allerletzten Mittel der 

Kirche ein entstandenes Ärgernis2 beho-

ben, die Gerechtigkeit wiederhergestellt 

und der Täter bzw. die Täterin gebessert 

werden soll (c. 1341). Und die subsidiä-

re Funktion der Strafe als allerletztes Mit-

tel kommt besonders in c. 1358 CIC zum 

Ausdruck, die der / dem mit einer Beuge-

strafe belegten Straftäterin / Straftäter den 

Rechtsanspruch zusichert, dass ihre / seine 

Strafe nachgelassen wird, sobald sie bzw. 

er ihre / seine Widersetzlichkeit aufgege-

ben hat, also ernsthaft Reue zeigt. Ziel je-

der kirchlichen Strafe ist es, alle Hinder-

nisse auf dem Weg zur Gemeinschaft mit 

Gott, dem Seelenheil der / des Einzelnen 

wie auch der Gemeinschaft, zu beseitigen. 

Das kommt auch in den Strafmitteln zum 

Ausdruck, welche die katholische Kirche 

verwendet. Es sind ausschließlich Strafen 

rein geistlicher Natur, das heißt, sie beste-

hen in einem Entzug geistlicher Güter wie 

beispielsweise der Möglichkeit der Mitfei-

er der Gottesdienste, des Empfangs von Sa-

kramenten, der Wahrnehmung bestimm-

ter Dienste und Ämter in der Kirche. Mit 

ihnen will die katholische Kirche einem 

1 Vgl. Johannes Gründel, Strafen und Vergeben, in: Franz Böckle (Hg.), Christlicher Glaube in 
moderner Gesellschaft . Teilband 13, Freiburg i. Br.–Basel–Wien 1981, 121–160, hier: 128 f.

2 Nach Klaus Lüdicke, Grenzen der Tatstrafen, in: MK 1318/3, Rdn. 6 (18. Erg.-Lfg., Juli 1992), ist 
ein Ärgernis „eine äußerlich wahrgenommene Folgewirkung der Straft at, die darin besteht, die 
Ordnung der kirchlichen Gemeinschaft  so zu stören, dass daraus geistlicher Schaden für Dritte 
entstehen kann.“

3 Peter Krämer, Strafen in einer Kirche, in: Ludger Müller / Alfred E. Hierold / Sabine Demel / Libero 
Gerosa / Peter Krämer (Hg.) „Strafrecht“ in einer Kirche der Liebe: Notwendigkeit oder Wider-
spruch (Kirchenrechtliche Bibliothek 9), Berlin 2006, 9 – 22, hier: 18.

4 Ebd., 16.
5 Vgl. ebd., 17.

Verhalten Einhalt gebieten, das sich ge-

gen grundlegende Pflichten der Gläubigen 

richtet. In diesem Sinn ist z. B. die Exkom-

munikation nicht einfach eine „kalte“ Aus-

sperrung der / des Betroffenen, sondern 

ein Appell an sie / ihn, ihre / seine „Ent-

scheidung zu überdenken und sein[/ihr] 

Verhalten zu ändern“3.

Auf den Punkt gebracht, lässt sich so-

mit sagen: Von der Idee und Konzepti-

on her stellt die Existenz von kirchlichen 

Strafen keinen Widerspruch zur Liebe und 

Barmherzigkeit dar, sondern ist im Gegen-

teil auch für eine Gemeinschaft der Liebe 

und Barmherzigkeit lebensnotwendig, in-

sofern kirchliche Strafen „ein Fehlverhal-

ten oder mögliche Fehlentwicklungen in 

der Kirche überwinden wollen und das 

Ziel haben, das Wesen der Kirche, das in 

der Liebe besteht, und die Lauterkeit ihres 

Zeugnisses zu schützen“4. Die Existenz ei-

ner Rechts- und Strafrechtsordnung trägt 

wesentlich dazu bei, dass die Kirche ihre 

Identität als Gemeinschaft der Liebe und 

Barmherzigkeit bewahrt und in glaubwür-

diger Weise ihre Sendung erfüllen kann.5 

Entscheidend dafür ist, dass Recht nicht 

verabsolutiert wird, dass bei aller Notwen-

digkeit von Recht dessen Dienstfunktion 

nicht aus dem Blick gerät und die Rechts-

ordnung nicht zum Selbstzweck wird. Um 

das zu gewährleisten, muss die Rechtsord-

nung so gestaltet sein, dass sie „nicht nur 



384

auf Gerechtigkeit, sondern auch auf [Liebe 

und] Barmherzigkeit hin offen ist“6.

3 Die Liebe und Barmherzigkeit 
Gottes als Letztkriterium für 
das kirchliche Recht

Nicht das Phänomen des Rechts steht im 

Widerspruch zur Liebe und Barmherzig-

keit, sondern die Art und Weise, mit ihm 

umzugehen, kann in Widerspruch zur Lie-

be und Barmherzigkeit geraten. Dieser 

Widerspruch kann nur vermieden wer-

den, wenn Recht und Gesetz der Liebe und 

Barmherzigkeit dienen und nicht umge-

kehrt.

Diese Dienstfunktion des Rechts gilt 

insbesondere für die Kirche, die sich als 

die von Gott gegründete Gemeinschaft der 

Liebe und Barmherzigkeit versteht. Denn 

dieses Selbstverständnis führt zwangsläu-

fig zu einer Rechtsordnung eigener Art, in-

sofern die kirchliche Rechtsordnung ers-

tens nicht aus dem Willen einer Mehr-

heit hergeleitet wird, sondern aus der Of-

fenbarung Gottes, und zweitens demzufol-

ge nicht nur dem innerweltlichen, sondern 

auch dem geistlichen Wohl der Menschen 

dienen soll. Diese Eigenart bringt es mit 

sich, dass das Letztkriterium der Wahr-

heit des kirchlichen Rechts in der Offenba-

rung der Liebe und Barmherzigkeit Gottes 

in Jesus Christus liegt. Dementsprechend 

ist das Recht in der Kirche „als Recht der 

6 Helmuth Pree, Kirchenrecht und Barmherzigkeit. Rechtstheologische und rechtstheoretische 
Aspekte, in: AKathKR 184 (2015), 57–74, hier: 63.

7 Klaus Demmer, Moraltheologie und Kirchenrecht. Eine neue Allianz?, in: Josef Römelt / Bruno 
Hidber (Hg.), In Christus zum Leben befreit. Festschrift  für B. Häring, Freiburg i. Br.–Basel–
Wien 1992, 352 – 366, hier: 354.

8 Vgl. Konrad Hartelt, Kirche und Recht. Überlegungen zur theologischen Legitimierung des Kir-
chenrechts, in: Bertram Pittner / Andreas Wollbold (Hg.), Zeiten des Übergangs. Festschrift  für 
F. G. Friemel (Erfurter Th eologische Studien 80), Leipzig 2000, 280  – 286, hier: 284. 

9 Helmuth Pree, Kirchenrecht und Barmherzigkeit (Anm.6), 67.
10 Ebd.

Gnade, des Erbarmens und der unbeding-

ten Versöhnung anzusehen […], denn 

schließlich bezieht die Kirche ihr Selbst-

verständnis aus der gnädigen Zuwendung 

Gottes“7. Dementsprechend muss sich in 

der Kirche alles Recht von der Liebe und 

Barmherzigkeit leiten lassen, und zwar so-

wohl bei der Ausgestaltung wie auch bei 

der Anwendung der rechtlichen Bestim-

mungen.8 Das führt dazu, dass im Kon-

fliktfall nicht der Buchstabe des Gesetzes, 

sondern die dahinterstehende theologische 

Wahrheit der göttlichen Liebe und seines 

Erbarmens verpflichtend ist. Liebe und 

Barmherzigkeit werden dadurch allerdings 

keineswegs zu rechtlichen Instrumenten. 

Das können sie gar nicht; denn das „wür-

de sie in ihrem Wesen zerstören“9. Sie sind 

und bleiben vielmehr als „ethisches Motiv 

zur Betätigung rechtlicher Methoden und 

Instrumente in Richtung einer barmher-

zigen Rechtsgestaltung und Rechtsanwen-

dung darauf gerichtet, dass das Recht nicht 

zum Selbstzweck wird, sondern auf sein 

Ziel, das Heil der Betroffenen, ausgerich-

tet bleibt“10.

Genau diese Ausrichtung allen kirchli-

chen Rechts auf das Seelenheil kann dann 

auch bedeuten und dazu führen, bei ei-

nem objektiv schuldig gewordenen Glied 

der kirchlichen Gemeinschaft „Gnade vor 

Recht“ walten und ihm so Gerechtigkeit 

im christlichen Sinn widerfahren zu lassen. 

Das heißt aber eben gerade nicht, dass die 

Gnade „gänzlich in den Bereich der Will-

Demel / Kirchenrecht nahe bei den Menschen



385Demel / Kirchenrecht nahe bei den Menschen

kür verwiesen und die Aussage vertreten 

werden darf, dass es in jedem Fall stets ,ge-

rechter‘ sei, der Gnade den Vorrang vor der 

Anwendung des Rechts einzuräumen“11.

Für jede andere Rechtsordnung, insbe-

sondere für eine staatliche Rechtsordnung, 

ist diese Logik der „Gnade vor Recht“ als 

eine mögliche Ausdrucksform der Gerech-

tigkeit bzw. Liebe und Barmherzigkeit, also 

nicht als Gegensatz, sondern als Teilaspekt 

oder gar Synonym für Gerechtigkeit12 un-

denkbar. Hier müssen der Gerechtigkeit 

ganz andere Maßstäbe zugrunde gelegt 

werden. In einer staatlichen Rechtsord-

nung muss „Gerechtigkeit“ sehr allgemein 

und damit inhaltsdünn definiert werden, 

damit sie von allen Bürgerinnen und Bür-

gern jedweder Weltanschauung, Wert- 

und Moralvorstellung akzeptiert wird. In 

der Rechtsordnung der katholischen Kir-

che ist „Gerechtigkeit“ dagegen sehr kon-

kret und inhaltsreich definiert, weil sie auf 

das gemeinsame Bekenntnis des katholi-

schen Glaubens der Glieder Bezug nimmt 

und nehmen muss.13 Daher verlangt „Ge-

rechtigkeit“ in der katholischen Kirche, am 

Evangelium und der christlichen Sittenleh-

re Maß zu nehmen,14 während sie im Staat 

die Gewährleistung der Gleichbehandlung 

und die Rechtssicherheit fordert. In der 

Rechtsordnung des Staates wird daher so 

etwas wie Liebe, Barmherzigkeit und Gna-

de als „eine nicht notwendige Ausnahme 

vom Recht“ verstanden, in der Rechtsord-

nung der katholischen Kirche dagegen als 

11 Marcus Nelles, Summum ius summa iniuria? Eine kanonistische Untersuchung zum Verhältnis 
von Einzelfallgerechtigkeit und Rechtssicherheit im Recht der Kirche (Münchener Th eologische 
Studien. Kanonistische Abteilung 59), St. Ottilien 2004, 245.

12 Vgl. ebd., 244.
13 Vgl. ebd., 118.
14 Vgl. ebd., 128.
15 Vgl. ebd., 334.
16 Johannes Paul II., Apostolische Konstitution Sacrae disciplinae leges vom 25. Januar 1983, lat.-

dt., in: CIC/1983, IX– XXVII, hier: XIX.

notwendiger Bestandteil der Gerechtig-

keit, so dass eine rigorose Anwendung des 

Rechts als „ungerecht“ gilt.15

Wo dieser Grundsatz von der Lie-

be und Barmherzigkeit als Letztkriterium 

nicht beherzigt wird, wird Recht oft rigo-

ros, lieblos und unbarmherzig – sei es in 

der Formulierung von Rechtsnormen, sei 

es in ihrer Auslegung oder in ihrer Anwen-

dung. Deshalb muss in der Kirche Recht so 

formuliert, ausgelegt und angewendet wer-

den, dass es – wie es Papst Johannes Paul II. 

formuliert hat – „der Liebe, der Gna-

de und dem Charisma Vorrang einräumt 

und gleichzeitig deren geordneten Fort-

schritt im Leben der kirchlichen Gemein-

schaft wie auch der einzelnen Menschen, 

die ihr angehören, erleichtert“16. Soll die 

Kirche trotz allen Versagens ihrer Glieder 

als eine Kirche der Liebe und Barmherzig-

keit erfahren werden, muss deutlich wer-

den, dass die kirchliche Rechtsordnung ein 

zweifaches Ziel verfolgt: „Sie muss dazu 

beitragen, die Identität der Kirche ange-

sichts des möglichen Versagens ihrer Glie-

der zu schützen, und diesen zugleich Wege 

der Umkehr eröffnen. Wenn und wo dies 

beachtet wird, kann in den Blick kommen, 

dass die kirchliche Rechtsordnung auch 

mit ihren Sanktionen und strafrechtlichen 

Bestimmungen notwendig ist und kei-

nen Widerspruch zu einer ‚Kirche der Lie-

be‘ darstellt. Liebe ist dann kein Überbau, 

von außen der kirchlichen Rechtsordnung 

gleichsam aufgesetzt, sondern ihr letz-

tes Ziel und ihre höchste Vollendung, weil 



386

alles Recht in der Liebe aufgehoben und 

bewahrt ist.“17

Spätestens an dieser Stelle kommt die 

Frage auf: Und was heißt das nun für die 

eingangs genannten Beispiele des Religi-

onslehrers mit ziviler Scheidung und Wie-

derheirat, der Frauen, die sich zu Prieste-

rinnen weihen lassen haben, und der Frau, 

die abgetrieben hat, auf der einen Seite, 

und für den schikanierenden Religions-

lehrer, die Bordellbesitzerin, den Pfarrer, 

der die Ministranten seltsam berührt, auf 

der anderen Seite? So nachvollziehbar der 

Wunsch ist, die allgemeinen Überlegun-

gen zu Liebe und Recht auf diese oder an-

dere konkrete Fälle anzuwenden, er kann 

hier nicht erfüllt werden. Denn wann ge-

nau rechtliche Maßnahmen die Liebe und 

Barmherzigkeit schützen und wann ge-

nau umgekehrt die Liebe und Barmherzig-

keit vor rechtlichen Maßnahmen geschützt 

werden müssen, verlangt ein sorgsames 

Abwägen der konkreten Einzelumstände. 

Jede allgemeine Aufzählung von Kriterien 

würde die notwendige Flexibilität von Lie-

be, Barmherzigkeit und Recht unsachge-

mäß einengen und dem Missverständnis 

einer falsch verstandenen Kasuistik Vor-

schub leisten. Die Praxistauglichkeit der 

Zusammengehörigkeit von Liebe, Barm-

herzigkeit und Recht kann daher abschlie-

ßend nur durch einige Orientierungsfra-

gen aufgezeigt werden: Welche Ursachen 

liegen dem Handeln zugrunde? Ist es selbst 

ein Verstoß gegen die Liebe und Barmher-

zigkeit? Ist es Versagen oder persönliches 

Ablehnen eines Grundsatzes, einer Lehre 

oder Regelung? Wie beurteilt die Person 

selbst ihre Tat bzw. ihr Verhalten? Ist sie 

bereit, nach ihrem Teil der Verantwortung 

17 Peter Krämer, Strafen in einer Kirche (Anm. 3), 22.
18 Th omas Schüller, Das Heil der Gläubigen im Blick. Barmherzigkeit als Prinzip der Rechtsanwen-

dung, in: Norbert Glöckener (Hg.), Barmherzigkeit verändert. Facetten eines lebensbereichern-
den Weges, Münster 2008, 181–196, hier: 194.

zu suchen und diese zu tragen? Ist sie be-

reit zu bereuen, was zu bereuen ist, und 

wieder gut zu machen, was wieder gut ge-

macht werden kann? Identifiziert sich die 

Person generell mit der Gemeinschaft der 

Kirche? Ruft sie Unruhe und Ärgernis in 

der Gemeinschaft hervor? Wird durch die 

entsprechende kirchliche Maßnahme oder 

gerade im Gegenteil durch keine entspre-

chende kirchliche Maßnahme die persön-

liche Glaubwürdigkeit und die der Kirche 

beeinträchtigt? Durch welches Tun oder 

Unterlassen wird das Seelenheil der betrof-

fenen Person wie der Gemeinschaft mehr 

gefördert?

In einem konkreten Fall nahe beim 

Menschen zu sein, also Liebe, Barmher-

zigkeit und Recht zusammenzuhalten und 

nicht gegeneinander auszuspielen, kann 

nicht abstrakt bestimmt werden, son-

dern verlangt immer einen detaillierten 

Abwägungsprozess. Das ist die Kehrsei-

te der Tatsache, dass das Nahe-beim-Men-

schen-Sein, dass Liebe, Barmherzigkeit 

und Recht „keine absoluten, sondern re-

lationale Größen [sind], die um der Men-

schen willen ausgewogen als Ziele einer sa-

lus animarum dienenden Lösung zuzufüh-

ren sind.“18

Die Autorin: Sabine Demel, geb. 1962, ist 

promovierte und habilitierte Theologin und 

seit 1997 Professorin für Kirchenrecht an der 

Fakultät für Katholische Theologie der Uni-

versität Regensburg; Publikationen: Frauen 

und kirchliches Amt. Grundlagen – Grenzen – 

Möglichkeiten, Freiburg i. Br.–Basel–Wien 

2021 (3. erweiterte Auflage); „Wenn eure 

Gerechtigkeit nicht weit größer ist …“ (Mt 

Demel / Kirchenrecht nahe bei den Menschen



387Demel / Kirchenrecht nahe bei den Menschen

5,20). Unrechtsbewusstsein und Rechtskul-

tur im Verhältnis von kirchlichem und staat-

lichem Recht, in: Konrad Hilpert / Stephan 

Leimgruber / Jochen Sautermeister / Gunda 

Werner (Hg.), Sexueller Missbrauch von 

Kindern und Jugendlichen im Raum von 

Kirche. Analysen – Bilanzierungen – Per-

spektiven (QD 309), Freiburg i. Br.–Basel–

Wien 2020, 145 –158; Ihr seid zur Freiheit 

berufen (Gal 5,1) – und auch mit den dafür 

nötigen Rechten ausgestattet? Das kirchliche 

Gesetzbuch auf dem Prüfstand, in: Amos In-

ternational 14 (2020), Heft 1, 25 – 34; GND 

113241291.




